
اندیشه
سه‌شنبه ۱۴ بهمن ‌1404

  شماره 4529 وطن‌امروز  

      نیمه ش��عبان در ش��رایطی 

فاطمه یوسفی

فرامی‌رس��د که مس��اله اصلی 
بس��یاری از جوام��ع، ن��ه فقر 
مطل��ق و نه حت��ی بی‌عدالتی 
است؛  »بی‌افقی«  بلکه  صرف، 
وضعیت��ی ک��ه در آن آین��ده 
نامعلوم، مبهم یا تهی از معنا به نظر می‌رس��د. انس��ان 
معاصر بیش از آنکه بپرسد چه باید کرد، می‌پرسد: آیا 
اصلًا افقی برای حرکت وجود دارد؟ طرح دوباره آرمان 
مهدویت در چنین بس��تری، نه ی��ک بحث تاریخی یا 

آیینی، بلکه پاسخی به بحران معنا و آینده است. 
مهدوی��ت در ای��ن خوانش، یک 
»صورت مس��اله« ارائه می‌دهد. این 
آرمان می‌گوید جه��ان، به‌رغم همه 
تاریکی‌ها، فاقد معنا و جهت نیس��ت 
و تاریخ به ‌س��وی غلبه عدالت بسته 
نشده است. در جهانی که روایت‌های 
کلان فروپاشیده‌ و ایدئولوژی‌ها توان 
بسیج معنوی خود را از دست داده‌اند، 
مهدویت یکی از معدود روایت‌هایی 
است که هم به آینده باور دارد و هم 
آن را از دست انسان خارج نمی‌کند.

اهمیت مهدویت برای امروز، در ایجاد تعادل میان ۲ 
خطر متضاد است: از یک ‌سو خوش‌بینی ساده‌لوحانه‌ای 
ک��ه واقعیت بحران‌ها را انکار می‌کند و از س��وی دیگر 
بدبینی فلج‌کننده‌ای که هر تلاش��ی را بی‌ثمر می‌داند. 
مهدوی��ت، آینده را قطعی اما مس��یر آن را گش��وده و 
پرمس��ؤولیت تصویر می‌کند. ای��ن یعنی نه می‌توان به 
نام انتظار، از مسؤولیت شانه خالی کرد و نه می‌توان به 

بهانه دشواری‌ها امید را کنار گذاشت.
انقلاب اس�المی ایران را نمی‌ت��وان صرفاً به ‌عنوان 
یک جابه‌جایی قدرت سیاس��ی یا واکنش��ی اجتماعی 
به اس��تبداد و وابس��تگی تحلیل کرد. آنچه این انقلاب 
را از بس��یاری انقلاب‌های معاصر متمایز می‌کند، »افق 

معنایی« خاصی است که در دل آن نهفته است؛ افقی 
که ریشه در الهیات شیعی و به‌ طور مشخص در آرمان 
مهدوی��ت دارد. مهدوی��ت در انقلاب اس�المی یکی از 
بنیان‌های ش��کل‌دهنده به منط��ق حرکت، نوع کنش 
سیاس��ی و فهم خاص از تاریخ و آینده بوده است. فهم 
نسبت انقلاب اسلامی و استمرار جمهوری اسلامی بدون 
تحلیل جایگاه این آرمان، تحلیلی ناقص و تقلیل‌گرایانه 

خواهد بود. 
مهدویت به ‌مثابه تعیین افق تاریخ■■

در قرائت شیعی، مهدویت صرفاً یک وعده مربوط به 
پایان تاریخ نیس��ت، بلکه نوعی »جهت‌مندی تاریخی« 
ایجاد می‌کند. ب��اور به ظهور منجی، 
تاریخ را از چرخه بس��ته یأس، تکرار 
و بن‌بس��ت خارج می‌کن��د و آن را به 
میدانی برای کنش اخلاقی و مسؤولانه 
بدل می‌کند. انقلاب اسلامی دقیقاً در 
چنین بستری شکل گرفت؛ بستری که 
در آن، انتظار نه به‌ معنای انفعال، بلکه 
ب��ه ‌منزله آمادگ��ی، اعتراض به وضع 
موج��ود و تلاش ب��رای نزدیک‌کردن 
جهان به وضع مطلوب فهم می‌ش��د. 
ای��ن بازتعری��ف از انتظ��ار، یک��ی از 
نوآورانه‌تری��ن پیوندهای میان مهدویت و سیاس��ت در 

دوران معاصر است. 
انقلاب اسلامی؛ ترجمه اجتماعی انتظار فعال■■

انقلاب اسلامی را می‌توان تجلی اجتماعی و سیاسی 
مفهوم »انتظار فعال« دانست. در این چارچوب، جامعه 
منتظر جامعه‌ای نیست که دست روی دست بگذارد تا 
عدالت از بیرون تاریخ نازل شود، بلکه جامعه‌ای است که 
خود را مکلف می‌داند در حد توان انسانی، ساختارهای 
ظلم، تبعیض و فس��اد را برهم بزند. شعارهای انقلاب، 
رهبری آن و نوع بس��یج توده‌ها، همگی نشان می‌دهد 
مهدویت چگونه به نیرویی برای نفی سلطه، نفی استکبار 
و مطالبه عدالت تبدیل ش��د. به بی��ان دیگر، مهدویت 

در انقلاب اس�المی از ساحت صرفاً اعتقادی به ساحت 
»الهام‌بخش کنش جمعی« ارتقا یافت. 

جمه�وری اسالمی؛ نظم سیاس�ی در س�ایه آرمان ■■
همیشه زنده

یک��ی از تفاوت‌ه��ای بنیادین جمهوری اس�المی با 
بسیاری از نظام‌های سیاسی مدرن، نسبت آن با »کمال« 
اس��ت. جمهوری اس�المی خود را نقطه پایان تاریخ یا 
تحقق نهایی عدال��ت نمی‌داند، بلکه آن را مرحله‌ای از 
مس��یر می‌فهمد. این خودآگاهی تاریخی، عمیقاً ریشه 
در اندیشه مهدوی دارد. در منطق مهدویت، هیچ نظم 
انسانی‌ای مطلق، مقدس و بی‌نقص نیست. همین نگاه، 
اگر درست فهم و اجرا شود، می‌تواند جمهوری اسلامی 
را از جمود، خودبسندگی و تقدس‌بخشی افراطی به وضع 
موجود حفظ کند. استمرار جمهوری اسلامی دقیقاً در 
گرو حفظ این نسبت انتقادی و آرمان‌محور با خود است. 

مهدویت و تولید سرمایه معنوی برای نظام■■
هر نظام سیاس��ی برای بقا، نیازمند منابعی فراتر از 
ابزارهای سخت قدرت است. آنچه جمهوری اسلامی را 
در برابر فش��ارها، بحران‌ها و فرس��ایش‌ها مقاوم کرده، 
تا حد زیادی »س��رمایه معنوی« برخاس��ته از باورهای 
عمی��ق دینی و آرمانی اس��ت. مهدوی��ت در این میان 
نقشی کلیدی دارد، زیرا امید ساختاریافته تولید می‌کند؛ 
امیدی که نه ساده‌لوحانه است و نه منفعل، بلکه مبتنی 
بر وعده الهی و مسؤولیت انسانی است. این امید، امکان 
تاب‌آوری اجتماعی، تحمل سختی‌ها و بازتولید انگیزه 

در نسل‌های مختلف را فراهم می‌آورد.
مهدوی�ت در جهان س�لطه؛ از فهم نظ�م موجود تا ■■

معنابخشی به مقاومت
امروز انقلاب اس�المی و جمهوری اس�المی در دل 
نظمی جهانی قرار دارند که بر منطق س��لطه، نابرابری 
س��اختاری و انحصار قدرت اس��توار است. نظم مسلط 
جهانی، با ابزارهای متنوع اقتصادی، رس��انه‌ای، امنیتی 
و حتی معرفتی می‌کوش��د وضعیت موجود را طبیعی، 
گریزناپذیر و غیرقابل تغییر جلوه دهد. در چنین جهانی، 

مس��اله اصلی در امتداد استثمار یا فشار سیاسی، القای 
»بی‌بدیلی« نظم سلطه است؛ اینکه بدیلی وجود ندارد 

و مقاومت، امری پرهزینه و بی‌فرجام است.
در ای��ن نقطه، آرم��ان مهدویت کارک��ردی فراتر از 
مرزهای ملی پیدا می‌کند. مهدویت، در سطح جهانی، 
نفی‌کننده نهایی ‌بودن نظم س��لطه اس��ت. این آرمان 
به ‌صورت بنیادین می‌گوید هیچ س��اختار ناعادلانه‌ای، 
هرچند پیچیده و مسلط، سرنوشت قطعی بشر نیست. 
ب��ه همین دلی��ل، مهدویت را می‌ت��وان یکی از معدود 
چارچوب‌های فکری دانس��ت که امکان »تخیل بدیل« 
را در برابر نظم جهانی موجود زنده نگه می‌دارد؛ تخیلی 

که شرط اولیه هر نوع مقاومت معنادار 
است.

مقاومت در این چارچوب، کنش��ی 
مبتنی بر فهم تاریخ اس��ت. مهدویت، 
مقاوم��ت را از س��طح تاکتیک‌ه��ای 
مقطعی به س��طح یک منطق تاریخی 
ارتق��ا می‌دهد؛ منطقی ک��ه می‌داند 
پی��روزی نهای��ی، الزام��اً همزمان با 
پیروزی‌های فوری نیس��ت اما مسیر 
تاریخ را بس��ته نی��ز نمی‌بیند. همین 
نگاه اس��ت که می‌تواند هزینه ‌دادن، 

ایستادگی و تداوم را معنادار کند.
برای جمهوری اس�المی، پیوند با 
آرمان مهدویت به‌ معنای ایستادن در 

برابر جهانی است که می‌خواهد مقاومت را فاقد ‌عقلانیت 
و تسلیم را عقلانیت معرفی کند. تا زمانی که این پیوند 
زنده بماند، مقاومت بخشی از هویت و فهم ما از جهان 
خواهد بود؛ فهمی که س��لطه را پایان تاریخ نمی‌داند و 

آینده را همچنان گشوده تصور می‌کند. 
مهدویت؛ پیونددهنده اخلاق، سیاست و آینده■■

یکی از کارکرده��ای منحصربه‌فرد آرمان مهدویت، 
پیوند ۳ س��احت مهم اس��ت: اخلاق فردی، سیاس��ت 
جمعی و افق آینده. در این چارچوب، کنش سیاس��ی 

بدون اخلاق مشروعیت ندارد، اخلاق بدون افق اجتماعی 
عقیم اس��ت و آینده بدون کن��ش امروز، توهمی بیش 
نیس��ت. انقلاب اسلامی توانس��ت این ۳ ساحت را در 
یک صورت‌بندی منس��جم کنار هم قرار دهد. استمرار 
جمهوری اسلامی وابس��ته به بازتولید همین پیوند در 

شرایط پیچیده و متحول امروز است.
آرم��ان مهدویت نه ی��ک الحاق بیرون��ی به انقلاب 
اس�المی، بلکه هسته معنایی آن اس��ت؛ هسته‌ای که 
انق�الب را ممکن ک��رد و می‌تواند اس��تمرار جمهوری 
اس�المی را معنادار کند. مهدویت، اگر به‌ درستی فهم 
ش��ود، نه وعده تعلیق مسؤولیت، بلکه فراخوانی دائمی 
به اصلاح، عدالت‌خواهی و امید فعال 
است. جمهوری اسلامی تا آنجا زنده، 
پویا و مشروع خواهد ماند که خود را 
در نس��بت با این آرمان تعریف کند؛ 
آرمانی که هم الهامبخش است و هم 
داور، هم امید می‌دهد و هم مطالبه 
می‌کند. از منظر اجتماعی، جامعه‌ای 
ک��ه خود را در اف��ق مهدوی تعریف 
می‌کند، ناچار اس��ت نسبت خود را 
با رنج انس��ان، تبعیض و بی‌عدالتی 
بازتعری��ف کند. در چنین جامعه‌ای، 
رنج دیگری صرفاً یک داده آماری یا 
مساله مدیریتی نیست، بلکه نشانه‌ای 
از فاصله با وضع مطلوب اس��ت. این 
نگاه می‌تواند اخلاق عمومی را از بی‌تفاوتی نجات دهد 
و سیاست را از فروکاست به تکنیک اداره امور بازدارد.
نیمه ش��عبان، در این چارچوب، فرصتی است برای 
طرح این پرسش اساسی: آیا می‌توان بدون افق مهدوی، 
در برابر فرسایش امید، عادی‌شدن بی‌عدالتی و روزمرگی 
تاریخی ایستاد؟ مهدویت افقی است که امکان ایستادن، 
نق��د کردن و ادامه‌ دادن را زنده نگه می‌دارد و ش��اید 
مهم‌تری��ن کارکرد آن در زمانه م��ا، همین »زنده نگه 

‌داشتن امکان ادامه« باشد.

آرمان مهدویت نه یک الحاق بیرونی 
ب�ه انقلاب اسالمی، بلکه هس�ته 
معنای�ی آن اس�ت؛ هس�ته‌ای که 
انقالب را ممک�ن ک�رد و می‌تواند 
استمرار جمهوری اسلامی را معنادار 
کند. مهدویت، اگر به‌ درس�تی فهم 
ش�ود، نه وعده تعلیق مس�ؤولیت، 
بلک�ه فراخوانی دائمی ب�ه اصلاح، 

عدالت‌خواهی و امید فعال است

آرمان مهدویت؛ نقطه آغاز تحول در تاریخ  معاصر

مهدویت و مقاومت  جهانی

مهدویت یکی از معدود روایت‌هایی 
است که هم به آینده باور دارد و هم 
آن را از دست انسان خارج نمی‌کند.
اهمی�ت مهدویت برای ام�روز، در 
ایج�اد تعادل می�ان ۲ خطر متضاد 
اس�ت: از ی�ک ‌س�و خوش‌بین�ی 
ساده‌لوحانه‌ای که واقعیت بحران‌ها 
را ان�کار می‌کن�د و از س�وی دیگر 
بدبینی فلج‌کننده‌ای که هر تلاشی 
را بی‌ثم�ر می‌داند. مهدویت، آینده 
را قطعی اما مس�یر آن را گشوده و 

پرمسؤولیت تصویر می‌کند

ادامه از صفحه اول
آنچ��ه  فضای��ی،  چنی��ن  در 
تعیین‌کننده است نه صرفاً قدرت 
تخریب، بلکه توان ش��کل‌ دادن 
ب��ه ادراک، محاس��بات و حت��ی 
احساسات جوامع است. تحولات 
فناورانه، بویژه گسترش ش��بکه‌های ارتباطی و رسانه‌های 
دیجیتال، این جابه‌جایی را شتاب داده‌ است. اگر در گذشته 
فاصله جغرافیایی نوعی سپر امنیتی محسوب می‌شد، امروز 
پیام‌ها، روایت‌ها و تصاویر در کسری از ثانیه از مرزها عبور 
می‌کند. نتیجه آن اس��ت ک��ه دولت‌ها و حت��ی بازیگران 
غیردولتی، بیش از هر زمان دیگری به ذهن و زندگی روزمره 
مردم دسترسی پیدا کرده‌اند. این دسترسی صرفاً به معنای 
اطلاع‌رسانی نیست، بلکه امکان اثرگذاری تدریجی بر نحوه 
دیدن جهان، قضاوت‌ و تصمیم‌ گرفتن را فراهم آورده است. 
در این چارچوب، انس��ان عادی جایگاه تازه‌ای پیدا کرده. 
شهروند دیگر فقط تماشاگر تحولات ژئوپلیتیک نیست؛ او 
می‌تواند حامل یک روایت، تقویت‌کننده یک موج روانی یا 
حتی ناخواسته بخشی از یک عملیات اثرگذاری باشد. کافی 
است فضای عمومی جامعه دچار تردید شود، اعتماد کاهش 
یابد یا آینده مبهم به نظر برسد، در چنین شرایطی، بدون 
آنکه حمله نظامی رخ دهد، ظرفیت یک کشور برای کنش 

جمعی و تصمیم‌گیری منسجم تضعیف می‌شود.
رنگ‌هایی با طعم سلاح‌های کشتار جمعی یا دفاع■■

فضای خاکس��تری دقیقاً بر همین نقط��ه تمرکز دارد: 
فرسایش آرام اما پیوس��ته. هدف در این نوع رقابت، الزاماً 
شکست فوری رقیب نیست، بلکه تغییر تدریجی محاسبات 

او اس��ت، به ‌گونه‌ای که در بزنگاه‌های حساس، محتاط‌تر، 
مرددتر یا حتی منفعل‌تر عمل کند. ابزارهای این فرسایش 
نیز متنوع اس��ت: از عملیات سایبری و فشارهای اقتصادی 
هدفمند گرفته تا موج‌های رسانه‌ای و روایت‌هایی که تلاش 
می‌کند ش��کاف‌های موجود در هر جامعه را عمیق‌تر کند. 
ش��کاف‌ها در این میان اهمیت تعیین‌کنن��ده‌ای دارد. هر 
جامعه‌ای به طور طبیعی دارای تفاوت‌های نسلی، اقتصادی، 
فرهنگی و سیاس��ی اس��ت اما هنگامی که این تفاوت‌ها به 
گسل تبدیل شود، به نقطه ورود رقابت خارجی بدل می‌شود. 
فردی که احساس می‌کند از آینده اقتصادی خود اطمینان 
ندارد یا رابطه‌ای مبتنی بر اعتماد با نهادهای رسمی برقرار 
نکرده، آمادگی بیشتری برای پذیرش روایت‌های جایگزین 
خواهد داشت. به همین دلیل، امنیت در جهان امروز تنها 
در مرزها تعریف نمی‌ش��ود؛ بخشی از آن در کیفیت رابطه 
میان دولت و جامعه ریشه دارد. در چنین وضعیتی، مفهوم 
بازدارندگی نیز ناگزیر دچار دگرگونی شده است. بازدارندگی 
دیگر صرفاً تهدید به پاس��خ نظامی نیست، بلکه به معنای 
کاهش امکان اثرگذاری رقیب اس��ت. به بیان ساده‌تر، اگر 
کشوری بتواند جامعه‌ای آگاه، نهادهایی کارآمد و اقتصادی 
باثبات داش��ته باش��د، هزینه عملیات خاکستری علیه آن 
بشدت افزایش می‌یابد و رقیب زمانی دست به اقدام می‌زند 
که احتمال موفقیت را بالا ببیند؛ بازدارندگی نوین دقیقاً بر 
تغییر این محاسبه استوار است. البته این تحول به معنای 
کمرنگ‌ ش��دن نقش قدرت نظامی نیس��ت. برعکس، توان 
دفاع��ی همچنان یکی از پایه‌های اصلی امنیت باقی‌ مانده 
اما کارکرد آن پیچیده‌تر ش��ده اس��ت. قدرت نظامی امروز 
بیش از آنکه صرفاً برای جنگیدن باشد، برای جلوگیری از 

جنگ به کار می‌رود.
نمایش آمادگی دفاعی، قابلیت واکنش سریع و حفاظت 
از زیرس��اخت‌های حیات��ی - از ش��بکه ان��رژی گرفت��ه تا 
س��امانه‌های ارتباطی - پیام روشنی به رقبا می‌دهد: عبور 
از خطوط نانوشته می‌تواند با هزینه‌ای غیرقابل‌ پیش‌بینی 
همراه ش��ود. با این‌ حال، ش��اید تعیین‌کننده‌ترین میدان 
رقابت خاکستری، اقتصاد باشد؛ میدانی خاموش که آثار آن، 
گاه از هر رویارویی نظامی ماندگارتر است. فشارهای مالی، 
محدودس��ازی دسترسی به بازارها، اختلال در زنجیره‌های 
تأمین یا حتی ایجاد انتظارات تورمی می‌تواند فضای روانی 
یک جامعه را دگرگون کند. اقتصادی که دچار نااطمینانی 
مزم��ن ش��ود، بتدریج به بس��تری برای اضط��راب جمعی 
تبدیل خواهد ش��د و همین اضطراب، قدرت تصمیم‌گیری 
را تح��ت‌ تأثیر قرار می‌دهد. از این‌ رو، تاب‌آوری اقتصادی 
به یکی از ارکان بازدارندگی بدل ش��ده است. تنوع‌بخشی 
به روابط تجاری، کاهش وابس��تگی‌های پرریسک و ایجاد 
ثبات نس��بی در سیاست‌گذاری‌ها نه‌تنها اهداف اقتصادی، 
بلکه ضرورت‌های امنیتی محس��وب می‌شود. جامعه‌ای که 
افق اقتصادی خود را قابل‌ پیش‌بینی بداند، کمتر در معرض 
موج‌ه��ای هیجانی قرار می‌گی��رد. در کنار اقتصاد و قدرت 
دفاعی، عامل دیگری نیز در فضای خاکستری نقشی فزاینده 
یافته اس��ت: روایت. روایت‌ چارچوبی می‌سازد که مردم از 
خلال آن واقعیت را تفسیر می‌کنند. روایتی که بتواند امید 
ایجاد کند و تصویری باورپذیر از آینده ارائه دهد، خود نوعی 

سرمایه راهبردی است.
جنگ روایت‌ها■■

در مقابل، خلأ روایی معمولاً با روایت‌هایی پر می‌ش��ود 

که ب��ر تردید و بدبینی تکیه دارند. به همین دلیل، رقابت 
امروز تا حد زیادی بر سر معناست؛ اینکه یک جامعه خود را 
چگونه می‌بیند و آینده‌اش را چگونه تصور می‌کند. مجموع 
این تحولات نشان می‌دهد مفهوم قدرت در حال بازتعریف 
است. قدرت دیگر صرفاً در تعداد تجهیزات یا اندازه بودجه 
دفاعی خلاصه نمی‌ش��ود، بلکه ترکیبی اس��ت از انس��جام 
اجتماعی، مش��روعیت نهادی، کارآمدی اقتصادی، ظرفیت 
فناوران��ه و توان دفاعی. ضعف در ه��ر یک از این حوزه‌ها 
می‌توان��د به روزنه‌ای برای اثرگذاری بیرونی تبدیل ش��ود. 
در این میان، شاید مهم‌ترین خطای راهبردی آن باشد که 
مردم صرفاً به ‌عنوان نقطه آسیب‌ دیده شوند. تجربه نشان 
می‌دهد جامعه‌ای که احس��اس مش��ارکت، عدالت و تعلق 
داشته باشد، نه‌تنها آسیب‌پذیر نیست، بلکه خود به بخشی 
از سازوکار بازدارندگی تبدیل می‌شود. اعتماد عمومی نوعی 
سپر نامرئی است؛ سپری که نفوذ در آن بسیار دشوارتر از 
عبور از مرزهای فیزیکی اس��ت. واقعیت آن اس��ت که مرز 
می��ان »میدان رقابت« و »زندگی روزمره« کمرنگ ش��ده 
است. رقابت‌ها دیگر فقط در پایگاه‌های نظامی یا اتاق‌های 
فرماندهی رخ نمی‌دهد، بلکه در فضای اطلاعاتی، در بازارها 
و حتی در برداش��ت‌های ذهنی شهروندان جریان دارد. به 
همین دلیل، بازدارندگی در عصر فضای خاکس��تری بیش 
از هر زمان دیگری به یک نگاه جامع نیاز دارد؛ نگاهی که 
امنی��ت را حاصل برهم‌کنش قدرت س��خت و نرم، اقتصاد 
و جامعه و دولت و ش��هروند بدان��د. جهانی که پیش روی 
ما قرار دارد، احتمالاً کمتر ش��اهد جنگ‌های اعلام‌شده و 
بیشتر صحنه رقابت‌های مستمر اما کم‌صدا خواهد بود. در 
چنین جهانی، کشوری موفق‌تر است که بتواند میان قدرت 

دفاعی، ثبات اقتصادی و انس��جام اجتماعی توازن برقرار و 
در عین‌ حال روایت قانع‌کننده‌ای از مسیر آینده خود ارائه 
کند. بازدارندگی دیگر فقط در زرادخانه‌ها شکل نمی‌گیرد؛ 
بخش مهمی از آن در اعتماد، امید و توان ایستادگی جوامع 

ریشه دارد.
تجربه جدید ایران و آمریکا■■

آنچ��ه را از دف��اع ملی ۱۲ روزه به ای��ن‌ طرف در رابطه 
میان ایران و ایالات متحده مشاهده می‌کنیم، بر این‌ اساس 
می‌توانیم مورد بررس��ی قرار دهیم. اینطور به نظر می‌رسد 
که تجربه حمله نظامی رژیم صهیونیس��تی و ارتش آمریکا 
به ایران و پیوست‌های رسانه‌ای آن مهم‌ترین عرصه ظهور 
این فضای خاکس��تری بود. تجربه ای��ن موضوع، ضرورت 
حرکت به ‌سوی اقتصاد باثبات و پیش‌بینی‌پذیر، تمرکز بر 
روایت‌های ملی، مذهبی و میهنی از هویت سیاسی و تلاش 
برای بازگرداندن مردم به آغوش هویت‌های سلب‌ش��ده از 
آنان را ایجاد کرد؛ تلاش��ی که نتیجه آن را به خش��ن‌ترین 
شکل ممکن در بلوایی مشاهده می‌کنیم که در پی اعتراض 
مشروع بازاریان به احساس بی‌ثباتی اقتصادی در کشور رخ 
‌داد. در جنگ��ی که به ۱۲ روز دفاع ملی ماندگار در مقابل 
زیاده‌خواهی قدرت‌های خارجی منتهی شد، حمله نظامی 
بهانه‌ای برای ایجاد آش��وب داخلی در نظر گرفته شده بود 
اما در جنگ جدید، بلوای ناشی از بی‌جا کردن ذهن بخشی 
از ش��هروندان ایرانی با عاملیت گروه‌های ترور جاگیرشده 
در میان مردم بهانه لشکرکش��ی نظامی ش��ده اس��ت. این 
موضوع بسیار مهمی است که در هر شکلی از سیاست‌ورزی 
 دفاع��ی، اقتصادی و اجتماعی در آین��ده باید به آن توجه

 کند.

مردم به ‌مثابه سلاح

نگاه


